




3

يْطَانِ الرَّجِيمِ عُوذُ باللهِ مِنَ الشَّ
َ
أ

بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ
المُبين،  َقُّ  مَلكُِ الْ

ْ
ال الُله   

َّ
إلِ  َ

َ
إلِ  

َ
نَّ ل

َ
أ شهَدُ 

َ
وأَ مِيَن، 

َ
عَال

ْ
ال رَبِّ  َمْدُ للهِ  الْ

ُ خَاتَمُ النَّبيِِّين.
ُ

داً عَبدُهُ ورَسُوْل وأَشهَدُ أنَّ سَيِّدَنا مَُمَّ
د،  مَُمَّ آلِ  وَعََ  دٍ  مَُمَّ عَ  وَباركِْ  د،  مَُمَّ آلِ  وَعََ  دٍ  مَُمَّ عَ  صَلِّ  هُمَّ 

َّ
الل

يدٌ، وارضَ  تَ عََ إبِرَْاهِيمَ وَعََ آلِ إبِرَْاهِيمَ إنَِّكَ حَِيدٌ مَِ
ْ
يْتَ وَبَارَك

َّ
مَا صَل

َ
ك

الِيَِن  خْيَارِ المُنتَجَبين، وعََنْ سَائرِِ عِبَادِكَ الصَّ
َ ْ
صْحَابهِِ ال

َ
هُمَ برِضَِاكَ عَنْ أ

َّ
الل

وَالمُجَاهِدِين.

�شهر رم�ضان فر�صة �ضياعها �أكبرغ�صة
ونحن في سياق الاستعداد والتهيئة لقدوم الشهر المبارك: شهر رمضان، 
شهر القرآن، شهر الرحمة والغفران، من المهم أن نأخذ بعين الاعتبار في كل 

عام: التهيئة النفسية والذهنية المسبقة لقدوم شهر رمضان المبارك. 
إذا أدرك الإنسان شهر رمضان فهي فرصةٌ عظيمةٌ وثمينةٌ ومهمةٌ تجددت، 
ما يدريك، قد لا تدرك شهر رمضان من عامك القادم! أو ما يدريك، قد 
تعيش في واقع حياتك وتدخل في كثيٍر من الإشكالات، وتتأثر بكثيٍر من 
المؤثرات، فيأتي ذلك الشهر من عامك القادم وقد تغيرت نفسيتك كثيراً، 
وأصبحت بعيدًا كثيراً عن التمكن من إصلاحها، والتمكن من العودة إلى 
جادة الطريق، إلى جادة الصراط، إلى إصلاح النفس وتزكيتها، إلى الاستقامة 
«، وأصبحت مسألة تزكية النفس والعمل 

َ
وفق منهج الله »سُبْحَانهَُ وَتَعَال

 يسوِّف الإنسان.
َّ

لإصلاحها مسألة عسيرة جدًا! إذًا فينبغي أل



4

أكبر المخاطر التي تؤثر على الإنسان، فيفوته بسببها الكثير من الفرص 
المهمة، وما هيّأه الله له، هو التسويف، الإنسان أحياناً يسوِّف، تأتيه فرصة 
عظيمة هيأها الله له، فيؤجل الموضوع ويسوِّف، ويلهيه الأمل، ]لا زالت 
، لا تزال عندي أولويات أخرى، 

ً
الحياة أمامي طويلة، لا زال العمر طويل

على  جدًا  خطيرة  المسألة  وهذه  الفرصة،  فيفوِّت  أخرى...إلخ[.  اهتمامات 
الإنسان، الإنسان لا يضمن حياته، ولا يتأكد ولا يتيقّن إلى متى هي، ولا 

يضمن نفسه.
لأنه  نفسه؛  يضيع  وغفلته،  ولامبالاته،  بتسويفه،  الناس  من  البعض 
والإيمان  التقوى  فطرتها وعن حالة  وتتغير عن  سلبًا،  تتأثر  يتركها حتى 
كثيراً، ثم قد لا يتمكن فيما بعد ذلك من إصلاحها، قد يُذل والعياذ بالله، 

ر الله منها في القرآن الكريم. وهي حالة خطيرة حالة الخذلان التي حذَّ
« وأدركنا شهره 

َ
أول ما يجب أن نلتفت إليه، إذا وفقنا الله »سُبْحَانهَُ وَتَعَال

 نفوِّت هذه الفرصة، وأن نحسن الاستثمار 
َّ

الكريم )شهر رمضان(، هو: أل
لها، والاغتنام لها، والاستفادة منها.

�شهر الفر�ص الكثيرة والمدر�سة التربوية

« وهب لنا شهره الكريم، وأنعم علينا به، بما جعل 
َ

الله »سُبْحَانهَُ وَتَعَال
فيه من البركات والخيرات، هيأ لنا فيه: 

فرصة الاستقامة.  	-
فرصة الصلاح للنفس.  	-



5

فرصة التزكية للنفس.  	-
فرصة التروُّض على الصبر.  	-

والسيطرة على الشهوات والرغبات.  	-
وفرصة الحصول على الأجر العظيم.  	-

 »
َ

فرصة الارتقاء في إيماننا وأخلاقنا، والقرب من الله »سُبْحَانهَُ وَتَعَال 	-
أكثر.

شهر  )في  كله  ذلك  يتيسر  إذ  للغاية،  ومهمة  جدًا،  عظيمة  فرص  فهي 
رمضان( ما لا يتيسر في غيره، هي وسيلة تعين الإنسان وتساعده على تزكية 
نفسه، وإصلاح نفسه، والسيطرة على شهوات نفسه ورغبات نفسه، والتعوُّد 
على حالة الصبر والتحمل، وتكسبه قوة الإرادة، وقوة العزم، وترتقي بعلاقته 
 ،»

َ
«، فيُحِس بالقرب أكثر من الله »سُبْحَانهَُ وَتَعَال

َ
مع الله »سُبْحَانهَُ وَتَعَال

«، الإنسان كلما أقبل 
َ

ويحظى برعايةٍ أكثر من جانب الله »سُبْحَانهَُ وَتَعَال
« يزيده من الخير والهداية 

َ
«، فالله »سُبْحَانهَُ وَتَعَال

َ
إلى الله »سُبْحَانهَُ وَتَعَال

وَآتاَهُمْ  هُدًى  زَادَهُمْ  اهْتَدَوْا  ِينَ 
َّ

﴿وَال شأنه«:  »جلَّ  قال  كما  والتوفيق، 
تَقْوَاهُمْ﴾]محمد: من الآية17[.

فلنتجه في شهر رمضان المبارك بكل جدية إلى استثمار هذه الفرصة، 
المبارك، في مجال تزكية النفس، والأعمال الصالحة،  الشهر  إلى اغتنام هذا 
للوقت،  الهدر  حالة  من  ولنحذر   ،»

َ
وَتَعَال »سُبْحَانهَُ  الله  إلى  والتقرب 

والإضاعة للوقت، كما يفعله الكثير من الناس، الذين يمضون ليالي الشهر 
المبارك في السَمَرات الفارغة، في اللغو، واللهو، والكلام الفارغ، والانشغال 



6

بالأشياء التافهة، أو الانشغال الشديد بالأشياء الروتينية، التي ينشغل بها 
غ كل وقته له، الحديث طوال  يُفَرِّ أن  الإنسان في بقية عمره، مما لا يحتاج 
المعيشة...إلخ.  المعيشة، ومشاكل  المعيشة، وهموم  أمور  - عن 

ً
الليل- مثل

م  لا يحتاج من الإنسان أن يعطي لذلك كل وقته، يستطيع الإنسان أن ينظِّ
أوقاته في اهتماماته وشؤونه، واهتماماته المعيشية والحياتية، يستطيع أن 
م وقته؛ حتى لا يضيع شهر رمضان، الإنسان منشغل طول عمره، طول  ينظِّ
«، وأيضًا 

َ
حياته، فليأخذ بعين الاعتبار مستقبله عند الله »سُبْحَانهَُ وَتَعَال

ما يعود بالخير والصلاح على حياته هذه.

لن�ستقبل �شهر رم�ضان بالتوبة الخال�صة والابتعاد عن المعا�صي

ثم أيضًا ليحذر الإنسان من المعاصي في هذا الشهر المبارك، ليحرص على 
« في شهر رمضان، من خلال 

َ
وَتَعَال »سُبْحَانهَُ  التقوى لله  يلتزم حالة  أن 

الشيطان، ومن  تجنب المعاصي، والحذر من المعاصي، والحذر من خطوات 
الوسائل التي تجرُّ الإنسان إلى الخطايا، تجرّ الإنسان إلى المعاصي، تنزلق به 
نحو الجرائم والمفاسد والعياذ بالله، فليحرص الإنسان على أن يكون حذرًا 
 في نهاره وليله من ذلك، ليلتزم حالة التقوى؛ لأن هذا غبٌن كبيٌر 

ً
متنبها

على الإنسان، عندما يمنحه الله فرصة لصلاح نفسه، لتزكيه نفسه، لتعزيز 
وترسيخ حالة التقوى التي فيها خيٌر له، ثم لا يكتفي فقط بأن أضاع هذه 
لها هي إلى معصية، أن  الفرصة، من حيث عدم الاستفادة منها، بل أن يحوِّ
يعصي الله فيها، أن يفرِّط في حالة التقوى فيها، فعلى الإنسان أن يحذر من 
ذلك، وأن يسعى لالتزام حالة التقوى، حالة التقوى ضرورية حتى لتقبُّل 



7

إليه من  به  تتقرب  الصيام، ويتقبل منك ما  يتقبل الله منك  العمل؛ لكي 
العبادات، من الأعمال، فالإنسان بحاجة إلى التقوى لقبول العمل.

ولذلك من المهم أن يسعى الإنسان- وهو في بداية الشهر- إلى التخلص 
مما عليه من الذنوب والمعاصي، وأن يقيِّم واقعه، وأن يتفقد حال نفسه، في ما 
هي الجوانب التي قد يكون عاصيًا لله فيها، أو مقصًرا تقصيراً يصل به إلى 
حد المعصية، في أي جانب من الجوانب، في أي مجال من المجالات، في أي 
«، فيما أمرنا به، أو نهانا عنه، ثم 

َ
شيءٍ له علاقةٌ بأوامر الله »سُبْحَانهَُ وَتَعَال

ليحاول أن يتخلص من ذلك؛ حتى لا يكون عائقًا له، يبطل عليه أعماله، 
يحول بينه وبين قبول العمل، وقبول الدعاء، وقبول الذكر، وقبول ما يتقرب 

مُتَّقِيَن﴾.
ْ
«، ﴿إنَِّمَا يَتَقَبَّلُ الُله مِنَ ال

َ
به إلى الله »سُبْحَانهَُ وَتَعَال

 لماذا التهيئة الذهنية والنف�سية 
لا�ستقبال �شهر رم�ضان مهمة للغاية؟

 ما بين الاستقبال الروتيني 
ً
الشيء الذي ينبغي أن نتنبه له: أنَّ هناك فرقا

ونفسيةٍ،  ذهنيةٍ  بتهيئةٍ  الاستقبال  بين  وما  رمضان،  لشهر  الاعتيادي 
، واستعانةٍ بالله »سبحانه 

ً
واستعدادٍ مسبق، وتركيٍز على الأشياء المهمة مسبقا

وتعالى«، فالتهيؤ الذهني النفسي، والاستعداد المسبق، وتحضير الأولويات، 
التي ستكون محط اهتمام لدى الإنسان خلال الشهر الكريم، هذه مسألة 
ا، والإنسان المؤمن عادةً من واقع انتمائه الإيماني، وبحكم وعيه  مهمة جدًّ
 لشهر رمضان المبارك؛ 

ً
 ومشتاقا

ً
واهتماماته الإيمانية، هو أصلاً يكون توَّاقا

لأنه يشعر حتى في وجدانه أنه يعيش في شهر رمضان المبارك أجواء خاصة، 



8

على مستوى الراحة النفسية، الاطمئنان النفسي، الشعور بالقرب من الله 
أنه يحس  أنَّ الإنسان قد يصل به الحال إلى  »سبحانه وتعالى« أكثر، حتى 
 في شهر رمضان، وكأن لشهر رمضان المبارك شكله المتميز، 

ً
 خاصا

ً
إحساسا

يرى  أن  يعني: حتى ليكاد  العام،  الجو  العام، حتى في شكل  الواقع  في  حتى 
الإنسان ضوء الشمس في شهر رمضان ونورها، ويرى أجواء الليل والنهار، 
وحركة الزمن، ومسيرة الحياة، وكأن لها سمةً متميزة، وفريدة، واستثنائية، 

وكأنها محطة تختلف عن بقية العام في كل شيء.

كيف كان ر�سول الله ي�ستقبل �شهر رم�ضان المبارك؟

رسول الله »صلوات الله عليه وعلى آله« في سياق التهيئة الذهنية المسبقة، 
ثرَِ عنه في ذلك: خطابٌ مهمٌ 

ُ
والتهيئة النفسية، والاستعداد المسبق، كان مما أ

 منه، ثم نتحدث على ضوء ذلك باختصارٍ إن شاء 
ً
، أو بعضا

ً
ا، سنقرأ نصا جدًّ

الله:
قال: خطب رسول الله »صلى  السلام«،  »عليه   ٍّ المؤمنين علي أمير  »عن 
الله عليه وعلى آله وسلم« في آخر جمعةٍ من شهر شعبان«، لاحظوا هو في 
هذا السياق: في سياق التهيئة المسبقة، الاستعداد المسبق، التحضير المسبق 
رمضان،  شهر  خلال  بها  للاهتمام  تحدد  التي  الأولويات  إلى  النظر  بلفت 
»فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: أيُّها الناس: إنه قد أظلكم شهرٌ فيه ليلةٌ 
خيٌر من ألف شهر«، هذا أول ما يلفت به النظر إلى شهر رمضان المبارك، 
شهر رمضان فيه ليلةٌ القدر، بكل ما لها من أهمية، وهذا سنتحدث عنه- 

إن شاء الله- في التعقيب على النص. 



9

من  صيامه  لأن  صيامه«؛   » وجلَّ »عزَّ  الله  فرض  رمضان  شهر  »وهو 
قيام  الإسلام، »وجعل  أركان  من  ركنٌ  بل  الإسلام،  الأساسية في  الفرائض 
الشهور،  فيما سواه من  ع سبعين ليلةً  تطوَّ بتطوع صلاة، كمن  منه  ليلةٍ 
ع فيه بخصلةٍ من خصال الخير والبر، كأجر من أدَّى فريضةً  وجعل لمن تطوَّ
كبير،  بشكل  للأجور  مضاعفة  سواه«،  فيما   » وجلَّ »عزَّ  الله  فرائض  من 
وقيمة عالية للعمل الصالح، فالأعمال التطوعية ترتقي في فضلها وأجرها إلى 
مستوى الفرائض، بكل ما للفرائض من قيمة كبيرة في ميزان الحسنات، 

والأجر، والقربة إلى الله »سبحانه وتعالى«. 
أدَّى سبعين  « فيه، كمن  أدَّى فريضةً من فرائض الله »عزَّ وجلَّ »ومن 
« فيما سواه من الشهور، وهو شهر الصبر،  فريضةً من فرائض الله »عزَّ وجلَّ
أرزاق  فيه  الله  يزيد  شهرٌ  وهو  المواساة  شهر  وهو  الجنة،  ثوابه  الصبر  وإنَّ 
 » ؛ كان له بذلك عند الله »عزَّ وجلَّ

ً
 صائما

ً
ر فيه مؤمنا المؤمنين، ومن فطَّ

كلنا  ليس  الله  رسول  يا  له:  فقيل  مضى،  فيما  لذنوبه  ومغفرةٌ  رقبة،  عتق 
ا، لا يستطيع  ً«، يعني: البعض ظروفهم صعبة جدًّ

يقدر على أن يفطر صائما
م حتى إلى هذا المستوى، ما يحسن به إلى مؤمنٍ فقيٍر ليقدم له الفطر،  أن يقدِّ
 على مُذقةٍ من 

َّ
»فقال: إنَّ الله تعالى كريم، يعطي هذا الثواب من لا يقدر إل

ً«، مذقة اللبن: اللبن الذي أضيف إليه الماء، ومخض به؛ 
ر بها صائما لبن يفطِّ

، أو بشربةٍ من ماء عذبٍ، أو تميراتٍ لا يقدر 
ً
ر بها صائما ليتبارك به، »يفطِّ

 » وجلَّ »عزَّ  الله  خفف  مملوكه؛  عن  فيه  خفف  ومن  ذلك،  من  أكثر  على 
حسابه«، حساب يوم القيامة، »فهو شهرٌ أوله رحمة، ووسطه مغفرة، وآخره 

إجابةٌ وعتقٌ من النار«.



10

كيف ن�ستقبل �شهر رم�ضان الكريم وكيف ن�ستثمره؟

�أولًا: الحر�ص الكبير على اغتنام ليلة القدر وعدم ت�ضييعها. 

التي يكتب  ألف شهر،  فيه ليلةٌ خيٌر من  الشهر )شهر رمضان(  هذا 
ره لعباده على مدى العام، على نحوٍ تفصيلي، والله »سبحانه  الله فيها ما يقدِّ
العليم الحكيم، بمقتضى علمه،  ر هو  وتعالى« فيما يكتب ويقضي ويقدِّ
حكمته، رحمته، وللموضوع علاقة بالإنسان نفسه، على المستوى الشخصي، 
وعلى مستوى مجتمع معين، أو أمة معينة، في مسيرة حياتها، في توجهاتها، 
يكُتَب  فيما  الناس،  أعمال  يحكمه  الموضوع  مواقفها،  في  منطلقاتها،  في 
ا، يعني: لها علاقةٌ بك أنت،  لهم، أو يكُتَب عليهم، وهذه مسألة مهمة جدًّ
بمصيرك، بما يكُتَب لك أو عليك، هذه ليلة القدر، ليلة ذات أهمية كبيرة 
ا بالنسبة لكٍل منا؛ لأنه يكُتَب فيها ما يتعلق بك أنت في حياتك، في  جدًّ

مصيرك، فيما لك وفيما عليك.
الإنسان يحب الخير لنفسه، وكل إنسان له همومه، له مشاكله، له ظروف 
حياته، ويشعر بحاجته إلى الله »سبحانه وتعالى«، ويشعر بافتقاره إلى الله 

»جلَّ شأنه«. 
ا، نور  وفي ليلة القدر نزل القرآن الكريم، القرآن الذي شأنه عظيمٌ جدًّ
الله لعباده، هديه لعباده، كما قال الله »سبحانه وتعالى«: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ 
انِ﴾ ]البقرة: 

َ
فُرْق

ْ
هُدَى وَال

ْ
قُرْآنُ هُدًى للِنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ ال

ْ
نزِْلَ فيِهِ ال

ُ
ِي أ

َّ
ال

قَدْرِ﴾]القدر: الآية1[. 
ْ
ةِ ال

َ
ْل اَهُ فِ لَ

ْ
نزَْل

َ
من الآية185[، وكما قال »جلَّ شأنه«: ﴿إنَِّا أ



11

الله  هدى  أساس  على  واحد  موقف  واحد،  توجه  لديها  كأمة  ونحن 
الإيمانية، وانتمائنا  ننطلق من منطلق هويتنا  »سبحانه وتعالى«، كشعبٍ 
الإيماني، »الإيمان يمان«، ندعو الله في هذه الليلة المباركة أن يكتب الله 
يرضيه  لما  يوفقنا  أن   وبصيرةً، 

ً
إيمانا يزيدنا  أن  التوفيق،  لنا الخير، النصر، 

ج عنا، أن يؤيدنا...إلخ. فليلة القدر من حيث هي ليلةٌ مهمة في  عنا، أن يفرِّ
تقدير الأمور، فيما يكتبه الله للعباد وعليهم، وليلة القدر كمحطة تلفت 
نظرنا إلى القرآن الكريم وأهميته، كل هذا يجب أن نأخذه بعين الاعتبار، 

ٌ لها، ومهتمٌ بها. الإنسان مهتم بالمسألة من البداية، ومتحضِّ

الاهتمام  رم�ضان:  �شهر  في  الرئي�سية  الأول��وي��ات  من  ثانياً: 
بالقر�آن الكريم

والقرآن الكريم يرتبط به مصيرنا كأمةٍ مسلمة، باتِّباعه والاهتداء به 
كُمْ ترُحَُْونَ﴾

َّ
عَل

َ
وَاتَّقُوا ل اتَّبعُِوهُ 

َ
اَهُ مُبَارَكٌ ف

ْ
نزَْل

َ
أ يرحمنا الله، ﴿وَهَذَا كتَِابٌ 

ما  كل  في  الله  من  الرحمة  ننال  ترُحَُْونَ﴾،  كُمْ 
َّ
عَل

َ
﴿ل الآية155[،  ]الأنعام: 

خلال  من  حياتنا،  ظروف  وفي  حياتنا،  واقع  في  الإلهية  الرحمة  به  تتجلى 
الأمان  هو  به،  اهتدائنا  خلال  من  وتعالى«،  »سبحانه  الله  لكتاب  اتِّباعنا 
من الضلال، الأمان من الزيغ، به النجاة في الدنيا والآخرة؛ ولذلك نزوله في 
 بموضوع التقوى، وبموضوع بركات هذا 

ً
شهر رمضان المبارك له صلة أيضا

الشهر، بميزات وخصوصيات شهر رمضان المبارك، وما يتصل بذلك.
ولذلك من الأولويات الرئيسية خلال شهر رمضان المبارك، التي يقرر 
الإنسان- مع الاستعانة بالله- أن تكون من أولوياته: الاهتمام بالقرآن، 



12

بالقرآن  العلاقة  بهديه،  الاستفادة  التدبر له،  التركيز على  بتلاوته،  العناية 
من  فنكتسب  الكريم،  بالقرآن  نهتدي  كيف  اهتداء،  علاقة  هي  الكريم 
خلاله الوعي، فنتزكى من خلاله، نستفيد منه ما هو شفاءٌ لصدورنا، ما نتزكى 
به، ما نصلح به، ما نعالج به كل الإشكاليات والرواسب السلبية التي نعاني 
منها في مشاعرنا في نفوسنا، فنتزكى، ونصفو، ونستقيم، فالقرآن الكريم على 
مستوى التلاوة، والتدبر، والاهتمام بهديه، من أهم الأولويات التي ينبغي 

التركيز عليها في شهر رمضان المبارك.

المفتاح المهم ل�صنع علاقة قوية بالقر�آن الكريم

عندما ندرك أهمية القرآن الكريم، ونعي كيف يجب أن تكون علاقتنا 
به، من خلال هذا المفتاح المهم: استشعار عظمته، أهميته، قيمته، فائدته، 
ما يترتب على الاهتداء به، والتمسك به، والإتِّباع له، وأنَّ علينا أن نُقْبلِ إلى 
تلاوته، إلى التدبر لآياته، إلى التثقف بثقافته، إلى أن نستبصر ببصائره، إلى 
، ومفاهيم نتحرك على أساسها في كل شؤون 

ً
، ومعرفةً، وفهما

ً
أن نحمله وعيا

ا. ومجالات هذه الحياة، هذه مسألة مهمة جدًّ
قُرْآنَ 

ْ
ال يَتَدَبَّرُونَ   

َ
ل

َ
ف
َ
﴿أ الكريم:  قال في كتابه  الله »سبحانه وتعالى« 

قُرْآنَ﴾، من الخطأ 
ْ
 يَتَدَبَّرُونَ ال

َ
ل

َ
ف
َ
هَا﴾ ]محمد: الآية24[، ﴿أ

ُ
فَال

ْ
ق
َ
وبٍ أ

ُ
ل
ُ
مْ عََ ق

َ
أ

الكبير أن تكون علاقة الإنسان بالقرآن- في الحد الأقصى- علاقة تلاوة 
عادية، قراءة عادية، ومن دون تأمل، من دون تدبر، من دون استفادةٍ من 

ا.  هديه العظيم، هذه حالة خطيرة جدًّ
ْكَ  إلَِ اَهُ 

ْ
نزَْل

َ
أ ﴿كتَِابٌ  أخرى:  آيةٍ  في  قال   

ً
أيضا وتعالى«  »سبحانه  الله 



13

َابِ﴾]ص: 29[، فنحن معنيون أن 
ْ

ل
َ ْ
و ال

ُ
ول

ُ
أ رَ 

َّ
وَلَِتَذَك بَّرُوا آياَتهِِ  مُبَارَكٌ لَِدَّ

تكون علاقتنا بالقرآن الكريم علاقة تأمل، وتدبر، واهتداء، واستبصار، 
لنا  واستيعاب، لما فيه من المفاهيم، لما فيه من النور، لما فيه من الإرشاد، لما يدُّ
الله عليه في كل مجالات هذه الحياة ومختلف شؤونها، هذا هو المطلوب، لا 
أن تكون العلاقة- في الحد الأقصى- مجرد تلاوة، قراءة عادية، أو البعض 
يزيدون أكثر من ذلك، في الاهتمام مثلاً بالتجويد، ويقفون عند هذا الحد، 

أو معرفة بعضٍ من المفردات. 

الاهتمام في �شهر رم�ضان بغذاء الروح العبادات والعمل ال�صالح: 

العبادية،  الاهتمامات  المبارك:  رمضان  الاهتمامات في شهر  من ضمن 
يعني: ذكر الله »سبحانه وتعالى«، التطوع بالصلاة، الصلاة النافلة، والعناية 
»سبحانه  الله  ذكر  من  الإكثار  واسع،  بشكٍل  وتعالى«  »سبحانه  الله  بذكر 
بنوافل  والتطوع  وتعالى«،  »سبحانه  الله  ذكر  من  الإكثار  هذا  وتعالى«، 

الصلاة، هو يروي ظمأنا الروحي. 
الذكر لله  المؤمن،  الإنسان  حياة  أساسٌي في  جانبٌ  هو  الروحي  الجانب 
»سبحانه وتعالى« بالقلب والمشاعر والوجدان واللسان مسألةٌ ذات أهميةٍ 

ا في الإيمان، وفي حياة الإنسان المؤمن، وجانبٌ إيمانٌي أساسي. كبيرة جدًّ
الإنسان إذا نقص لديه هذا الجانب فأصبح يعيش الخواء الروحي؛ يتحول 
ا،  جدًّ الروحي خطيٌر  الجدب  نفسية مجدبة،  نفسيته  قاسٍ،  قلبٍ  إلى  قلبه 
أشد من الجدب على الأرض، الجدب في الوجدان، عندما يكون وجدانك 
مشاعر  الإيمانية،  المشاعر  فيه  ليس   ،

ً
فارغا  ،

ً
خاويا قلبك  يكون   ،

ً
مجدبا



14

الذكر لله »سبحانه وتعالى«، بما يتزامن مع ذلك، بما يترافق مع ذلك من 
مشاعر الخوف، والرجاء، والمحبة، والأنس بالله »سبحانه وتعالى«.

الإنسان المؤمن من خلال العلاقة الروحية بالله »جلَّ شأنه«، الذكر لله 
بالقلب واللسان، الشعور بالقرب من الله »سبحانه وتعالى«، هو يكتسب 
بلغت،  مهما  التحديات  لمواجهة  طاقة  أعظم  تمثل  الطمأنينة  من  حالةً 
ولذلك يكون لذلك أثر كبير في مسيرة حياته، في مواقفه، في أعماله، في 

تحمله، في إيجابيته في الحياة. 
لكن إذا نقص هذا الجانب؛ تتحول نفسية الإنسان إلى نفسية ضيِّقة، 
مشاعره تكون ضيِّقة وسلبية، تذمره هو الحالة الطابعة له، المسيطرة عليه، 
فهو مليءٌ مشحونٌ بالتذمر، يفقد الشعور بالطمأنينة، وهو في حالة دائمة 
من التوتر، والانقباض، والهلع، والانزعاج الشديد، ثم تكون تلك الحالة 
حالة مهيأة لأن تنمو فيها الكثير من السلبيات: الأنانية، الهلع، الطمع... 

الأشياء السيئة.
الزمن  هذا  في  وبالذات  الإنسان  حاجة  الحياة  واقع  في  مثلاً  نلاحظ 
الساخن في كل شيء، زمن  المليء بالتحديات، والمليء بالصعوبات، والزمن 
السرعة، زمن الضغط في كل شيء، الزمن الذي كل شيءٍ فيه يضخ في واقع 
الحياة، ويضغط في واقع الحياة بشكٍل كبير، الاغراءات، الاغراءات تضغط 
على الناس في هذا الزمن بشكٍل كبير، المخاوف، الأوجاع، الهموم... مشاكل 
كثيرة تترك تأثيرها ابتداءً على نفس الإنسان، هذه النفس البشرية ما الذي 
لة،  يساهم في أن تبقى زاكية، أن تبقى مطمئنة، أن تبقى قوية، أن تبقى متحمِّ



15

»سبحانه  الله  من  القرب  مشاعر  إلى  يحتاج  كله  هذا  متوازنة؟  تبقى  أن 
الأنس  مقامات  ولذلك؛  شأنه«،  »جلَّ  بالله  الروحي  الاتصال  وتعالى«، 
بالنسبة للمؤمنين في خلواتهم بالذكر لله »سبحانه وتعالى«، في صلواتهم، 
المقامات  وتعالى«، هي  »سبحانه  ذكرهم لله  أدعيتهم، في  في  مناجاتهم،  في 
التي يعيشون فيها أسعد اللحظات، أسعد اللحظات هي اللحظة التي يجلس 
 لله »سبحانه وتعالى«، في مقام العبادة لله، في 

ً
فيها الإنسان المؤمن مناجيا

مقام الصلاة، في مقام الدعاء، في مقام الذكر، في مقام التضرع، مقبلاً إلى 
الله »سبحانه وتعالى«، بوجدانه، وشعوره، ولسانه، يناجي الله، يطلب منه 
المغفرة، يعتذر إليه من الزلات، والمعاصي، والذنوب، ويطلب منه أن يسامحه، 
م إلى  وأن يغفر له، أن يعفو عنه، وفي نفس الوقت يشكو إلى الله همومه، يقدِّ
الله طلباته من واقع افتقاره وحاجته إلى الله »سبحانه وتعالى«، ومن موقع 
بالله، والتوكل على الله، والرجاء في الله »سبحانه وتعالى«، يعيش في  الثقة 
تلك اللحظات مشاعر الأنس، الاطمئنان، أنني في هذه الحياة مهما واجهت 
من تحديات، وصعوبات، وهموم، ومشاكل، وإغراءات، ومخاوف، وتأثيرات، 
سأحتمي منها بالتجائي إلى الله، هو سندي، هو معيني، هو نصيري، هو ربي، 
هو ملاذي، إليه الجأ، به استغيث، عليه أتوكل، إياه أرجو، به أثق... وهكذا 
الإنسان- في نفس  الإنسان، ويحظى  نفسية   على 

ً
يترك هذا شعوراً عظيما

الوقت- من الله برعاية إلهية. 
رْكُمْ 

ُ
ك

ْ
ذ
َ
أ رُونِ 

ُ
ك

ْ
اذ

َ
﴿ف الكريم:  القرآن  القائل في  الله »جلَّ شأنه« هو 

رْكُمْ﴾، 
ُ
ك

ْ
ذ
َ
أ رُونِ 

ُ
ك

ْ
اذ

َ
﴿ف الآية152[،  تكَْفُرُونِ﴾]البقرة:   

َ
وَل لِ  رُوا 

ُ
وَاشْك

كلمة عظيمة، عظيمة الشأن، الله يذكرك برحمته، بفضله، بألطافه، بمعونته، 



16

السكينة،  يمنحك  النفسية،  المشاعر  مستوى  على  حتى  يمنحك  يرعاك، 
م لك الدعم المعنوي الذي تحس به في نفسك، واليسر  يربط على قلبك، يقدِّ
ج عنك الهموم الكبيرة، يصلح لك الأمور العظيمة،  في شؤون حياتك، يفرِّ
يهيئ لك الأشياء الكثيرة وفق حكمته ورحمته وعلمه »سبحانه وتعالى«، 

هذا جانبٌ مهم. 
ولذلك الإقبال إلى الله »سبحانه وتعالى« في شهر رمضان على هذا النحو: 
يستغفر  الله،  يناجي  الله،  يدعو  الله،  يذكر  النافلة،  صلاة  يصلي  الإنسان 
ص من كثيٍر من الهموم، والمتاعب، والآلام، ويحظى بالسكينة، 

َّ
الله؛ سيتخل

أثر كبير في حياته، وفي  بالمعونة الإلهية، ويلحظ كم لذلك من  ويحظى 
نفسه، وفي واقعه، هذه مسألة تدخل ضمن اهتمامات الإنسان.

ه ونقدمه لأنفسنا في عالم  ثم بحسابات الربح والثواب، وبحساب ما نعدُّ
، الذي لا بدَّ منه، الذي سننتقل إليه، وهو العالم الأبدي، 

ً
الآخرة الآتي حتما

الأعمال  هذه  الصالح،  بالعمل  نتزود  أن  إلى  بحاجة  نحن  الأبدية،  والحياة 
بقدر ما لها من أثر إيجابي في أنفسنا وحياتنا، وما نحظى به من الله »سبحانه 
أهمية كبيرة في رصيدنا من الحسنات، نحن بحاجة إلى   لها 

ً
أيضا وتعالى«، 

رصيد كبير من الحسنات.
الإنسان من خلال إقباله إلى الله »سبحانه وتعالى«، واغتنام فرصة هذه 
الحياة، واغتنام فرصة الشباب لدى الشباب، والصحة لدى الأصحاء، والعمر 
لدى الجميع، فرصة لا يمكن أن تعوض، الإنسان يدرك قيمة هذه الفرصة 
متى؟ متى؟ عندما يأتيه الموت، أول ما يدركه عندما يأتيه الموت، ويدرك أنه 



17

راحل من هذه الحياة، يدرك كم أنَّ هذه الحياة فرصة ثمينة لا يمكن أن 
عَلِّ 

َ
الَ رَبِّ ارجِْعُونِ )99( ل

َ
مَوْتُ ق

ْ
حَدَهُمُ ال

َ
تعوض أبداً، ﴿حَتَّ إذَِا جَاءَ أ

هَا وَمِنْ وَرَائهِِمْ برَْزَخٌ 
ُ
ائلِ

َ
 إنَِّهَا كَمَِةٌ هُوَ ق

َّ
ل

َ
تُ ك

ْ
عْمَلُ صَالًِا فيِمَا ترََك

َ
أ

 يوَْمِ يُبْعَثُونَ﴾]المؤمنون: 99-100[، لا يمكن للإنسان أن يعود من جديد إلى 
َ

إلِ
هذه الحياة، ثم يستأنف مسيرة العمل الصالح من جديد، إذا انتهى أجله؛ 

انتهت فرصته، فرصته للتدارك، العمل الصالح... غير ذلك. 
العمل  في  الكبيرة  الأرباح  فيه  تأتي  موسم  رمضان  شهر  في  ولذلك 
فإلى  القدر  ليلة  في  ا  أمَّ عظيم؛  مستوى  إلى  مضاعف  فيه  الأجر  الصالح، 
مستوى يفوق التخيل، فيمكن للإنسان مثلاً خلال شهر رمضان المبارك 
مع التقوى، مع التقوى؛ لأنها أساس لقبول العمل، ﴿إنَِّمَا يَتَقَبَّلُ الُله مِنَ 
الأجر، والحسنات،  أن يكسب في رصيده من  الآية27[،  مُتَّقِيَن﴾]المائدة: من 

ْ
ال

سوق  من  أهم  يعني:  ا،  جدًّ الكثير  الشيء  يكسب  أن  الله،  عند  والمنزلة 
ا يحصل الإنسان على أرباح هائلة، تحصل على رصيد عظيم  تجارية رابحة جدًّ
قد  كثيرة  وأعمالاً  زمنية طويلة مضت من حياتك،  مدة  يفوق  قد  ا،  جدًّ
مضت في حياتك، فهي فرصةٌ تغتنم؛ ولذلك جعل الله قيام ليلةٍ منه بتطوع 
صلاة، كمن تطوع سبعين ليلةً فيما سواه من الشهور، الخصلة من خصال 
الخير والبر على المستوى التطوعي، كمن أدَّى فريضة من فرائض الله »عزَّ 
« فيما سواه، الفريضة فيه كمن أدَّى سبعين فريضةً من فرائض الله  وجلَّ
ا، فرصة لرفع مستوى  « فيما سواه من الشهور، فرصة كبيرة جدًّ »عزَّ وجلَّ
منزلتك عند الله، تحظى بالقرب من الله أكثر، تحظى برضوانه أكثر، وأن 
 من الأجر والحسنات له أهميته الكبيرة يوم تقدم على 

ً
خر رصيداً عظيما تدَّ



18

الله يوم القيامة، الجنة ستدخلها بماذا؟ بالعمل الصالح، بذلك الرصيد من 
الحسنات. 

�صلاتك �صلتك بالله فحافظ عليها

أركان الإسلام، وأتى  وأنها ركنٌ عظيمٌ من  الصلاة،  أهمية  يعرف  والكل 
في القرآن الكريم من ضمن المواصفات الرئيسية، وفي كثيٍر من المواقع في 
القرآن الكريم، في أول المواصفات الأساسية للمتقين وللمؤمنين: العناية 
ةَ﴾، وتكرر هذا 

َ
ل ِينَ يقُِيمُونَ الصَّ

َّ
بالصلاة، تحت العنوان المعروف: ﴿ال

في القرآن الكريم؛ باعتباره من المواصفات الأساسية اللازمة، التي عليها 
﴿يقُِيمُونَ  ذلك،  على  يستمرون  عنهم،  تنفك  لا  والإيمان،  التقوى  أهل 
كثيٍر  في  ةَ﴾... 

َ
ل الصَّ ﴿يقُِيمُونَ  ةَ﴾، 

َ
ل الصَّ ﴿يقُِيمُونَ  تتكرر  ةَ﴾، 

َ
ل الصَّ

من الآيات المباركة التي تحدثت عن مواصفاتهم، وعلاماتهم، واهتماماتهم 
العملية التي يواظبون عليها. 

رَيْبَ   
َ

ل كِتَابُ 
ْ
ال ﴿ذَلكَِ  تعالى:  قوله  في  البقرة  سورة  في  مثلاً  ونجد 

ا  ةَ وَمِمَّ
َ

ل غَيْبِ وَيقُِيمُونَ الصَّ
ْ
ِينَ يؤُْمِنُونَ باِل

َّ
مُتَّقِيَن )2( ال

ْ
فيِهِ هُدًى للِ

غَيْبِ﴾، 
ْ
باِل يؤُْمِنُونَ  ِينَ 

َّ
﴿ال قوله:  فبعد   ،]3-2 يُنْفِقُونَ﴾]البقرة:  نَاهُمْ 

ْ
رَزَق

أنهم  ةَ﴾، وهي تفيد الاستمرارية على ذلك، 
َ

ل الصَّ ﴿وَيقُِيمُونَ  يأتي بقوله: 
يواظبون على الصلاة القيِّمة، التي يؤدونها على نحوٍ تام. 

وتكرر كثيراً في القرآن الكريم إلى جانب الحديث عن صلاتهم القيِّمة، 
أنها  المتقين:  الكثير يصلون، لكن ما يميِّ صلاة  بها؛ لأن  التي يتميزون 

صلاةٌ قيِّمة، وهذا ما سنتحدث عنه أثناء حديثنا في الموضوع.



19

وَاتهِِمْ 
َ
ِينَ هُمْ عََ صَل

َّ
 مما وصفوا به: المحافظة على الصلاة، ﴿وَال

ً
يأتي أيضا

عليها  يحافظون  فهم  عنهم،  الله  يقول  هكذا  الآية9[،  ]المؤمنون:  يُاَفظُِونَ﴾ 
دَائمُِونَ﴾  تهِِمْ 

َ
صَل عََ  هُمْ  ِينَ 

َّ
﴿ال عليها،  ويستمرون   ،

ً
أيضا باستمرار 

الجمعة،  يوم  أو في  ليسوا موسميّين، فقط في شهر رمضان،  الآية23[،  ]المعارج: 

أو في بعض الأوقات، أو يهتم بالبعض من الصلوات على نحوٍ شكلي، ثم يترك 
البعض منها. 

حيث  من  مميزة،  صلاة  صلاتهم  صلاتهم،  في  بالخشوع  يصفهم   
ً
وأيضا

فِ  هُمْ  ِينَ 
َّ

﴿ال حضور الذهن، من حيث الخشوع لله »سبحانه وتعالى«، 
تهِِمْ خَاشِعُونَ﴾ ]المؤمنون: الآية2[. 

َ
صَل

وجوب المحافظة على ال�صلاة في كل الظروف

﴿حَافظُِوا  عليها:  المحافظة  في  وتعالى«  »سبحانه  الله  قول  يأتي   
ً
أيضا

انتِيَِن﴾]البقرة: الآية238[، 
َ
ق  َِّ ومُوا لِ

ُ
وسُْطَى وَق

ْ
ال ةِ 

َ
ل وَاتِ وَالصَّ

َ
ل عََ الصَّ

وَاتِ﴾ في كل الحالات، في كل الحالات المختلفة، والله 
َ
ل ﴿حَافظُِوا عََ الصَّ

التي  الظروف  مختلف  مع  متناسبةً  كيفيةً  شرع  قد  وتعالى«  »سبحانه 
يواجهها الإنسان، مثلاً: في حالة المرض، الذي يتعذر فيه أداء الصلاة كاملةً، 
من قيام، وقعود، وفق هيئاتها، شرع الله صلاة المريض بحسب استطاعته 
في حالة  مثلاً  وكذلك  فهو مضطجع،  قعود،  من  يستطع  لم  إذا  قعود،  من 
 بظروف 

ً
 صلاة السفر، وفيما يتعلق أيضا

ً
السفر )السفر بعيداً( هناك أيضا

القتال المستمر، الذي يتعذر معه- مثلاً- أداء الصلاة وفق هيئاتها وأركانها 
المعروفة في حالة الأمن والاطمئنان، فهناك ما يتناسب مع تلك الظروف. 



20

التذكر والذكر لله تعالى

أول ما في الصلاة: أنها ذكرٌ لله تعالى، كما قرأنا في قوله »سبحانه وتعالى« 
الإنسان  ريِ﴾، 

ْ
لِِك ةَ 

َ
ل الصَّ قمِِ 

َ
﴿وأَ السلام«:  »عليه  موسى  لنبيه   

ً
مخاطبا

بحاجة إلى الذكر لله، ومن أخطر ما يمكن أن يتعرض له الإنسان في التأثير 
الغفلة  هو:  ومواقفه،  وتصرفاته،  وأعماله،  واهتماماته،  نفسه،  على  السلبي 
عن الله »سبحانه وتعالى«، هي الحالة الخطيرة التي يصطادك فيها الشيطان، 
الشيطان،  ومصائد  الشيطان  حبائل  في  فيها  تسقط  الشيطان،  بك  يوقع 
حالة الغفلة عن الله، حالة النسيان لله »سبحانه وتعالى«، فأتت الصلوات 
من  العظيم  والفرض  الإسلام،  أركان  من  الثاني  الركن  هي  التي  الخمس، 
فرائض الله »سبحانه وتعالى«، في أوقات موزَّعة على اليوم والليلة؛ حتى لا 
تنسى لفترة طويلة مع انشغال الإنسان في ظروف حياته، ظروف معيشته. 
مثلاً، في  المعيشية   في مشاغله 

ً
 عمليا

ً
نفسيا  

ً
ذهنيا ينهمك  قد  البعض 

بيعه، في شرائه، في شغله، في زراعته... في أي أعمالٍ من أعماله، على نحوٍ 
هذه  تكن  لم  فلو  وتعالى«،  »سبحانه  لله  والذكرى  الله،  ر 

ُّ
تذك فيه  ينسى 

الصلوات الخمس الموزعة على اليوم والليلة؛ لبقي لفترة طويلة، قد يمر يومه 
 لله، وهي حالةٌ 

ً
بكله غافلاً عن الله »سبحانه وتعالى«، لا يذكر الله، ناسيا

ا، لها تأثيراتها السلبية على مشاعر الإنسان، وعلى واقع الإنسان  خطيرةٌ جدًّ
من  بعضٌ  يمر  فعندما  اهتمامه،  على  الإيماني،  التزامه  على  بالتالي،  العملي 
الوقت، مثلاً ما بين الفجر والظهر، وقت متسع، لكن يأتي الظهر كذلك، 
ثم فريضة العصر، ثم كذلك يأتي المغرب، وهكذا العشاء، فهكذا تأتي هذه 



21

 في حركة الزمن، في حركة الليل والنهار، في 
ً
الفواصل الزمنية، والتي هي أيضا

حركة الشمس، أشبه ما تكون بفواصل زمنية، لها علاقة بواقع الإنسان، 
لها علاقة بنظم حياته وأعماله وتحركاته، كذلك مثلاً عندما نستيقظ من 
نومنا، فيكون أول الفرائض التي نؤديها هي فريضة الفجر، هذا في غير شهر 

، مع سهر الليل في شهر رمضان وقيامه.
ً
رمضان طبعا

الكبيرة في أن تبقى  وهكذا يأتي الذكر لله والتذكر لله الذي له أهميته 
 
ً
 ومستحيا

ً
 من العصيان لله، متنبها

ً
 نحو الله »سبحانه وتعالى«، خائفا

ً
متجها

إلى تصرفاتك، كيف لا  أعمالك،  إلى   
ً
ومنتبها وتعالى«،  »سبحانه  الله  من 

تعصي الله، كيف لا تسبب لنفسك سخط الله، كيف تعمل ما يرضي الله 
»سبحانه وتعالى«، كيف تتقي الله »جلَّ شأنه«، فهذا الجانب جانبٌ مهم.

 حافلةٌ بالأذكار العظيمة، 
ً
فالصلاة هي ذكرٌ لله »سبحانه وتعالى«، وهي أيضا

بالتكبير لله »جلَّ شأنه«، وبالتسبيح لله »سبحانه وتعالى«، ومع التسبيح 
 مع ذلك قراءة القرآن، وقراءة سورة الفاتحة التي 

ً
التهليل والتحميد، وأيضا

لا بدَّ منه في كل صلاة، فللأذكار نفسها، ولقراءة القرآن نفسه الأثر العظيم 
في الذكر لله »سبحانه وتعالى«، وفي ترسيخ ما تعنيه تلك الأذكار. 

في التكبير لله، الذي يعني: ترسيخ الشعور بعظمة الله »سبحانه وتعالى«، 
وأنه أكبر من كل شيء، بكل ما لهذا من أهميةٍ كبيرة بالتالي في مواقف 
نهوضه  في  وتعالى«،  »سبحانه  لله  طاعته  في  الإنسان،  أعمال  في  الإنسان، 
بمسؤولياته، في مواجهته لأعداء الله، في تصديه للأخطار والتحديات مهما 

كانت. 



22

القرآن كذلك... وهكذا،  بقراءة  بالتسبيح كذلك، ما يتعلق  يتعلق  ما 
أذكار الصلاة أذكار عظيمة، وليست عشوائية، هي شرعت، وأتت عن رسول 
الله »صلوات الله عليه وعلى آله«، شرعها الله لعباده، شرع لنا ما نذكره به 
في صلاتنا، فهي أذكار محددة ومشروعة للصلاة، حافلةٌ بالأذكار العظيمة 
التي تشده  العظيمة،  المعاني  خ في نفس الإنسان ووجدانه  ترسِّ التي  المهمة، 
نحو الله »سبحانه وتعالى«، وهذا المجال يطول الحديث عنه، لسنا في سياق 

؛ إنما الحديث عنه على نحو الإجمال.
ً
الحديث عنه تفصيليا

تر�سيخ معنى العبودية لله �سبحانه

من أهم ما في الصلاة: أنها تساهم في ترسيخ معنى العبودية لله »سبحانه 
وتعالى«، وهي في أذكارها، وأركانها من: ركوعٍ، وسجود، وقيامٍ، وقعود، هي 
تعبِّ عن عبوديتك لله »سبحانه وتعالى«، أنت تقف في صلاتك في موقف 
 
ً
ملتزما تبقى  آخر،  إلى شيءٍ  تتلفت  لا  تتوجه،  الصلاة،  مقام  وفي  الصلاة، 

وفق هيئة الصلاة، وفق أذكارها، أركانها، شروطها، فروضها، لا تنشغل بشيءٍ 
آخر، لا تلتفت إلى شيءٍ آخر، لا تمارس أي أعمال أخرى، بوقفة الإجلال 
والخشوع والخضوع لله »سبحانه وتعالى«، ركوعك وسجودك كله، وإقبالك 
 أي 

ً
ذلك الذي يمنع فيه أي حديثٍ آخر غير أذكار الصلاة، ويمنع فيه أيضا

أعمال أخرى غير أعمال الصلاة، أيّ تلفت بوجهك، برأسك، إلى أي جهةٍ 
الصلاة إلا أذكارها  تقُبلِ بشكٍل كٍلي، ولا تؤدي في  أخرى، كل ذلك ممنوع، 
وأعمالها، وتترك أي شيءٍ آخر، هذا الإقبال بخشوع وخضوع، وحالة من 
القنوت لله »سبحانه وتعالى«، والخشوع لله »جلَّ شأنه«، والإقبال إلى الله، 



23

هي تعبيٌر عن عبوديتك لله »سبحانه وتعالى«، وفي أذكارها كذلك، في أذكار 
الصلاة كذلك تعبير عن العبودية لله »سبحانه وتعالى«.

وما  تقول  ما  الذهني على  التركيز  الذهن،  استحضار  هو:  ذلك  والمهم في 
تقول  ما  على  الذهني  والحضور  الذهني  التركيز  ا،  جدًّ مهمٌ  أمرٌ  هذا  تفعل، 
لله،  العبودية  من  الحالة  هذه  تستشعر  أن  على  يساعدك  هذا  تفعل،  وما 
من التعبير عن أنك عبدٌ لله، تقف بين يديه، تتوجه إليه، تذكره، تكبره، 
تسبحه، تقرأ من كتابه، تتلو آياته... إلى غير ذلك مما في أذكار الصلاة، وهذا 
جانبٌ مهمٌ، وترسيخه في وجدان الإنسان، وفي مشاعره له أهميته الكبيرة 
فيما يتعلق بطاعتك لله »سبحانه وتعالى«، بإقبالك إلى الله، بتسليمك لله، 

وتقبلك لهدي الله، وتقبلك لتعليمات الله »سبحانه وتعالى«.

العطاء التربوي لل�صلاة

تزكية  في  الكبير  وأثرها  التربوي،  عطاؤها  هو:  الصلاة،  في  ما  أهم  من 
إليه  يحتاج  ا،  جدًّ مهمٌ  جانبٌ  وهذا  الإنسان،  نفسية  وتطهير  النفس، 
ظروف  في  والإنسان  ا،  جدًّ مهمٌ  موضوعٌ  الموضوع  هذا  ولأن  الإنسان، 
بواقع هذه الحياة وما فيه، قد تتلوث نفسية  حياته، وشواغله، واحتكاكه 
ولكن   ،

ً
سلبا وتتأثر  الحياة،  هذه  ظروف  في  يواجهه  مما  بالكثير  الإنسان 

 عملية تطهير 
ً
ما بين الصلاة إلى الصلاة، تأتي الصلاة الأخرى، فتمثل أيضا

وهذا  جديد،  من  نفسيته  يطهر  حيث  إلى  يتجه  الإنسان  وكأن  للنفس، 
يعود إلى إقبال الإنسان إلى الصلاة بوعي، وأدائها بوعٍي واستحضارٍ لقيمتها، 

وأهميتها، وفوائدها.



24

حَ مَنْ 
َ
ل
ْ
ف
َ
دْ أ

َ
تزكية النفس جانبٌ مهم، يقول الله »سبحانه وتعالى«: ﴿ق

﴾]اعلىلأ: 14-15[، فالصلاة تساعد على تزكية  صَلَّ
َ
رَ اسْمَ رَبِّهِ ف

َ
 )14( وَذَك

َّ
تزََك

.
ً
 مهما

ً
النفس، وتسهم في ذلك إسهاما

 عن هذا الجانب: عن أهمية الصلاة في تطهير 
ً
يقول الله »جلَّ شأنه« أيضا

نفسية الإنسان، في تزكية نفسه، في ترسيخ حالة التزام التقوى لدى الإنسان، 
ة والمشاعر الطيِّبة في  والانضباط الأخلاقي والإيماني، في تنمية الروح الخيِّ
نفسية الإنسان، التي تبعده عن الفحشاء، عن المنكر، عن المعاصي: ﴿اتلُْ 
فَحْشَاءِ 

ْ
ةَ تَنْهَ عَنِ ال

َ
ل ةَ إنَِّ الصَّ

َ
ل قمِِ الصَّ

َ
كِتَابِ وأَ

ْ
ْكَ مِنَ ال وحَِ إلَِ

ُ
مَا أ

رِ﴾]العنكبوت: من الآية45[؛ لأنها ترسخ الحالة الإيمانية، تشدك إلى الله، 
َ
مُنْك

ْ
وَال

والخشية  الله،  من  والحياء  وتعالى«،  »سبحانه  لله  التذكر  نفسك  في  تنمِّ 
بالقرب من الله »سبحانه وتعالى«، وتطهر  والشعور  من الله، والحب لله، 
نفسيتك، وتنمِّ فيك المشاعر الطيبة، المشاعر الإيجابية، الطاقة الإيجابية، 
تكره  أن  الفحشاء،  تمقت  أن  درجة  إلى  الاستقامة  على  تساعدك  التي 
الأعمال السيئة، أن تنفر منها، أن تستوحش منها، وهذا أثرٌ عظيمٌ ومهمٌ 
استقامته  ضمن  ينبغي،  كما  صلاته  الإنسان  يؤدِّي  عندما  يحصل  ا،  جدًّ

العملية، وحرصه على الاستقامة العملية.
وعً )19( إذَِا 

ُ
سَانَ خُلقَِ هَل

ْ
ن ِ

ْ
: ﴿إنَِّ ال

ً
يقول الله »سبحانه وتعالى« أيضا

يَن )22( 
ِّ
مُصَل

ْ
 ال

َّ
َيُْ مَنُوعً )21( إلِ هُ الْ ُّ جَزُوعً )20( وَإذَِا مَسَّ هُ الشَّ مَسَّ

 يذكر مواصفات 
ً
دَائمُِونَ﴾]المعارج: من 19-20[، وأيضا تهِِمْ 

َ
عََ صَل هُمْ  ِينَ 

َّ
ال

أخرى مع الصلاة، لكن الصلاة كانت على رأس القائمة، في مقدمة ما يفيد 



25

هُ  في معالجة حالة الهلع لدى الإنسان، ما هي حالة الهلع؟ هي هذه: ﴿إذَِا مَسَّ
ُّ جَزُوعً﴾، يجزع من الشر، ليس عنده تحمل وطاقة، يحتاج إلى تربية  الشَّ

، يمنع، يبخل، يشح.
ً
تؤهله لذلك، وإذا مسه الخير منوعا

بحاجةٍ  الإنسان  للصلاة،  التربوي  المستوى  على  الإيجابية  الحالة  فهذه 
التي نحرص  الأشياء  من  أن تكون  وينبغي  إليها،  إنسان بحاجةٍ  إليها، كل 

عليها، ونسعى لها، ونعي أهميتها الكبيرة لنا.

و�سيلة م�ساعدة على التقوى والنهو�ض بالم��سؤولية

 ما في الصلاة: أنها وسيلةٌ مساعدةٌ وعونٌ على أداء العمل 
ً
من أهم أيضا

القرآن  قال في  بالمسؤولية، فالله »سبحانه وتعالى«  الصالح، وعلى النهوض 
مَعَ  الَله  إنَِّ  ةِ 

َ
ل وَالصَّ بِْ  باِلصَّ اسْتَعِينُوا  آمَنُوا  ِينَ 

َّ
ال يُّهَا 

َ
أ ﴿ياَ  الكريم: 

ا، تساعد الإنسان  ابرِِينَ﴾]البقرة: الآية153[، فالصلاة هي وسيلةٌ مهمةٌ جدًّ الصَّ
الأثر  لها  لأن  الأخرى؛  الصالحة  بالأعمال  اهتمامه  على  الله،  تقوى  على 
الإيجابي الذي يساعدك على الاندفاع للأعمال الصالحة، ولتحمل المسؤولية 
التي عليك أن تتحرك للنهوض بها، في الجهاد في سبيل الله تعالى، في الأمر 
بالمعروف، في النهي عن المنكر، في مواجهة الطاغوت، في مواجهة التحديات... 
إلى غير ذلك مما يدخل في إطار المسؤولية، فلابدَّ من الاستفادة من الصلاة 
في ذلك، هي وسيلة لها أثرها الكبير، الذي يكسبك في وجدانك الاطمئنان، 
 
ً
 مهما

ً
دافعا يمثل  الدافع الذي  بالقرب من الله »سبحانه وتعالى«،  الشعور 

ا، مرتبطةٌ  ا للتحرك، للاهتمام، للعمل، للالتزام، وهذه مسألة مهمة جدًّ جدًّ
بالصلاة، لها أثرها الإيماني الكبير في ذلك.



26

�ضرورة الوعي بخطورة التفريط والتهاون بال�صلاة

فمن خلال هذا الدور المهم للصلاة، والأهمية الكبيرة لها، يجب أن نعي 
للأسف  والبعض-  بالصلاة،  والتفريط  بالصلاة،  التهاون  خطورة   

ً
أيضا

الصلوات،  بعض  عن  أو  الصلاة،  بأمر  تهاونه  سبب  يكون  قد  الشديد- 
للوقت  الضياع  الغرق في شهوات النفس، الاسترسال في هوى النفس،  هو 

ا. والجهد في أشياء تافهة، أو أشياء عبثية، وهذه مسألة خطيرة جدًّ
على كٍُّ حال لا ينبغي أن يكون هناك أي شيءٍ من الشواغل المعيشية، 
أو مما يدخل- كما قلنا- ضمن الأمور العبثية، أو أهواء النفس، مما يسبب 
فيها  فالتفريط  صلاته،  في  يفرط  وأن  بصلاته،  يتهاون  أن  الإنسان  لدى 
والتهاون بها ذنبٌ عظيم، وجرمٌ كبير، الإنسان إذا تجرأ على ذلك، فهو يورط 
ا، يجني على نفسه جنايةً كبيرة،  نفسه، هو يسبب لنفسه ورطةً كبيرةً جدًّ

، يدنس نفسيته.
ً
يفتح للشيطان المجال على نفسه، ويتحمل وزراً عظيما

الله »جلَّ شأنه« يقول في القرآن الكريم، وهو يحكي عن واقع أهل النار 
في النار، وهم يتحدثون عن الأسباب الرئيسية التي أوصلتهم إلى نار جهنم، 
يَن﴾]المدثر: الآية43[، كان في مقدمة 

ِّ
مُصَل

ْ
مْ نكَُ مِنَ ال

َ
وا ل

ُ
ال

َ
كان في مقدمتها: ﴿ق

مْ نكَُ 
َ
وا ل

ُ
ال

َ
الأسباب لهلاكهم، لأن يكونوا من أهل النار والعياذ بالله: ﴿ق

يَن﴾، على رأس القائمة.
ِّ
مُصَل

ْ
مِنَ ال

يَن 
ِّ
مُصَل

ْ
وَيْلٌ للِ

َ
 يأتي الوعيد في القرآن الكريم في قول الله تعالى: ﴿ف

ً
أيضا

تهِِمْ سَاهُونَ﴾]الماعون: 4-5[، حالة الاستهتار بالصلاة، 
َ

ِينَ هُمْ عَنْ صَل
َّ

)4( ال
والغفلة عنها، والتهاون بأمرها، وقد يفوت لدى البعض من المتهاونين وقتها 



27

في أكثر الأحيان، وبالذات بعض الصلوات، البعض مثلاً يعتادون ويدمنون 
على التفريط في صلاة الفجر، فلا ينهض إلا في وسط النهار، أو بعد طلوع 
الشمس، وتصبح لدى البعض حالة يستمر عليها، فهو أصبح معتاداً لتضييع 
 على ذلك، هذا أمر خطير للغاية، معناه: أنك 

ً
فريضة صلاة الفجر، ومدمنا

في مثل هذا الحال لم تعد من المؤمنين، ولا في عداد المتقين، وأنك ترتكب 
 ثقيلاً، أمر خطير للغاية على الإنسان، 

ً
، وتتحمل وزراً فظيعا

ً
 عظيما

ً
جرما

الشيطان  يزال  آله«: »لا  الرسول »صلوات الله عليه وعلى  في الحديث عن 
فإذا ضيعهن،  الخمس،  الصلوات  ما حافظ على  المؤمن  من  مذعوراً   

ً
هائبا

تجرأ عليه، فألقاه في العظائم«، الشيطان يتجرأ على الإنسان إذا فرَّط وضيَّع 
منها،  يتخلص  يؤديها على نحوٍ  أصبح  ببعضها،  يهتم  أصبح لا  في صلواته، 
كأنها مشكلة، فيؤديها ]مغضى[ على حسب تعبيرنا المحلي، هكذا بطريقة 

ليتخلص منها، وكأنها أصبحت مشكلةً بالنسبة له.

�أرحنا يا بلال

من خلال الوعي الإيماني يجب أن ندرك عظمة الصلاة، قيمتها، أهميتها، 
عن  إيجابيةٍ  صورةٍ  رسم  في  والذهني  النفسي  المستوى  على  الإنسان  ويبدأ 
قربةٌ  أنها  أنت  تدرك  أن  يعني:  نحوها،  إيجابية  مشاعر  حمل  وفي  الصلاة، 
عظيمةٌ إلى الله، أنها نعمة، أنها مفيدةٌ لك أنت، أنك بحاجةٍ أنت إليها حتى 
 
ً
على المستوى النفسي، حتى لعلاج الحالات النفسية، التي هي مؤثرة سلبا
عليك في مشاعرك، في اهتماماتك، في أعمالك، وتحمل المشاعر الإيجابية 
نحو الصلاة، في أهميتها، في دورها، في عظمتها، فيما تكتسبه منها أنت، 



28

على المستوى النفسي: من الشعور بالاطمئنان، والسكينة، والراحة، والقرب 
الله  »صلوات  النبي  أنَّ  يقال  بلال«،  يا  »أرحنا  وتعالى«،  »سبحانه  الله  من 
عليه وعلى آله« كان إذا أتى وقت الصلاة في بعض الأحيان يقول لبلال عندما 
يأمره بالأذان للصلاة: »أرحنا يا بلال«، راحة، راحة، واطمئنان، وسكينة، 

ومشاعر إيجابية يعيشها الإنسان، هذه هي الصلاة بشأنها العظيم.

�إخراج الزكاة والاهتمام بالإنفاق في �سبيل الله

وفريضةٌ  الإسلام،  أركان  من  ركنٌ   
ً
أيضا هي  الزكاة  أنَّ   

ٌ
معروف هو  مما 

.» عظيمةٌ ومهمةٌ وأساسيةٌ من أهم فرائض الله »عزَّ وجلَّ
وَآتوُا  ةَ 

َ
ل الصَّ قيِمُوا 

َ
﴿وأَ تعالى:  قوله  كثيراً  تكرر  الكريم  القرآن  في 

بإقامة  يأمرنا  الكريم،  كتابه  في  وتعالى«  »سبحانه  الله  من  أمرٌ  كَةَ﴾،  الزَّ
الصلاة، ويقرن مع إقامة الصلاة الأمر بإيتاء الزكاة.

بإخراجها،  الإنسان  من  المبادرة  يعني:  الزكاة  وإيتاء  كَةَ﴾،  الزَّ ﴿وَآتوُا 
عندما يتعين عليك الحق في الزكاة، أصبح لديك نصاب من الأنصبة التي 
باهتمامٍ  برغبةٍ منك،  أنت  تبادر  أن  فعليك  أموالك،  الزكاة من  فيها  تجب 
 ،
ً
وإرغاما قسراً  يخرجها  من  يأتي  حتى  تنتظر  أن  لا  زكاتك،  لإخراج  منك، 

وبدون طِيْبَةٍ من نفسك، مع محاولتك قبل ذلك التهرب والتمنع، هذه حالة 
ليست إيمانية بالمطلق. 

قيِمُوا 
َ
﴿وأَ  في القرآن الكريم في هذا السياق قوله تعالى: 

ً
ومما ورد أيضا

حَسَنًا﴾]المزمل: من الآية20[، ليشمل  رْضًا 
َ
ق الَله  رضُِوا 

ْ
ق
َ
وأَ كَةَ  الزَّ وَآتوُا  ةَ 

َ
ل الصَّ

ه الله »سبحانه وتعالى« وحث  ذلك الإنفاق في سبيل الله، الإنفاق فيما وجَّ



29

ِدُوهُ عِنْدَ اللهِ هُوَ 
َ

نْفُسِكُمْ مِنْ خَيٍْ ت
َ
مُوا لِ على الإنفاق فيه، ﴿وَمَا تُقَدِّ

جْرًا﴾]المزمل: من الآية20[. 
َ
عْظَمَ أ

َ
خَيْاً وأَ

د اقتران 
ِّ
يأتي الحديث عن رسول الله »صلوات الله عليه وعلى آله« ليؤك

النبي  فعن  الصلاة،  قبول  في  حتى  العمل،  قبول  في  حتى  بالصلاة،  الزكاة 
 بزكاة«، الذين عليهم 

َّ
»صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله«: »لا تتم صلاةٌ إل

تقبل صلاتهم، وفي روايةٍ  ولم  تتم صلاتهم،  لم  ثم لا يخرجونه؛  الزكاة  حق 
 بزكاة، ولا تقبل صدقةٌ من غلول«، مما ورد عن 

َّ
أخرى: »لا تقبل صلاةٌ إل

رسول الله »صلوات الله عليه وعلى آله«: »مانع الزكاة وآكل الربا حرباي في 
الدنيا والآخرة«.

الإنفاق  الزكاة،  أوسع من مسألة  أوسع،  دائرةٌ  الإنفاق  الوقت  وفي نفس 
جزءٌ منه يتعلق بالإنفاق في سبيل الله تعالى، وأتى الحث عليه في القرآن 
قُوا 

ْ
تلُ  

َ
وَل اللهِ  سَبيِلِ  فِ  نفِْقُوا 

َ
﴿وأَ تعالى:  قوله  مثل  من  كثيراً،  الكريم 

مُحْسِنيَِن﴾]البقرة: الآية195[، 
ْ
حْسِنُوا إنَِّ الَله يُبُِّ ال

َ
ةِ وأَ

َ
ك

ُ
 التَّهْل

َ
يدِْيكُمْ إلِ

َ
بأِ

نفِْقُوا فِ سَبيِلِ اللهِ﴾.
َ
﴿وأَ

والأمة في هذه المرحلة، وشعبنا العزيز في هذه المرحلة في مرحلة تحديات، 
مرحلة من أهم المراحل للجهاد في سبيل الله بالنفس والمال، والبخل- فعلاً- 
إذا بخلت، فستضعف، ستضعف حركتها  يسبب للأمة الهلاك؛ لأن الأمة 
في الجهاد في سبيل الله، إذا نقص التمويل، لم يتوفر التمويل لذلك، معنى 
ذلك: تتوقف الحركة في ذلك، معنى ذلك: يتغلب عليها أعداؤها، يسيطر 
عليها أعداؤها، فتكون هي ببخلها، وتنصلها عن مسؤولياتها، وشحها عن 



30

العطاء فيما أمرها الله به؛ تسبب لنفسها الهلاك، وسيطرة أعدائها عليها، 
، هذه مسألة خطيرة 

ً
مع الهلاك في دينها، يضاف إليه الهلاك في دنياها أيضا

ا. جدًّ
يعود  الله  الإنفاق في سبيل  من  الله، جزءٌ  الإنفاق في سبيل  في مسألة 
ةٍ﴾]الأنفال: من الآية60[، حتى  وَّ

ُ
ق مِنْ  اسْتَطَعْتُمْ  مَا  هُمْ 

َ
ل وا  عِدُّ

َ
﴿وأَ إلى الإعداد، 

 في سبيل الله، عندما تشتري 
ً
إعدادك على المستوى الشخصي يحسب إنفاقا

 لتجاهد به في سبيل الله، أو ذخائر لتجاهد بها في سبيل الله، 
ً
لك سلاحا

حتى على المستوى الشخصي هو من الإنفاق في سبيل الله؛ للترغيب في ذلك، 
هُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ 

َ
وا ل عِدُّ

َ
فيأتي في آخر الآية المباركة في قوله تعالى: ﴿وأَ

ْكُمْ   إلَِ
َّ

ءٍ فِ سَبيِلِ اللهِ يوَُف ةٍ﴾، ليقول في آخرها: ﴿وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَْ وَّ
ُ
ق

مُونَ﴾]الأنفال: من الآية60[.
َ
 تُظْل

َ
نْتُمْ ل

َ
وأَ

رم�ضان مدر�سة ال�صبر.. 

شهر  »وهو  رمضان:  شهر  عن  وسلم  وآله  عليه  الله  صلى  يقول  ثم 
التربوي،  المستوى  على  رمضان  شهر  عطاء  التربوي،  عطاؤه  هذا  الصبر«، 
»شهر الصبر«، نحن نتعود فيه على الصبر، بكل ما للصبر من أهمية كبيرة 
ا، في نجاحنا في هذه الحياة وفي فلاحنا، في نجاتنا وفي فوزنا، كل الأمور  جدًّ
المهمة التي يأمل فيها الإنسان لخيره في الدنيا والآخرة متوقفةٌ على الصبر، لا 
بدَّ فيها من الصبر، »الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد«، الصبر لا 
بدَّ منه لكي نفلح، نفوز، نسعد، لكي نحقق النتائج العظيمة فيما فيه الخير لنا 
في الدنيا والآخرة، لا بدَّ من الصبر، الصبر مسألة ضرورية ، لا بدَّ منه، أن 



31

يكون لدينا تحمل، تحمل للصعوبات، للمشاق، للتحديات، وهو في البدء 
حالة نفسية، عزم، قوة إرادة، قوة تحمل بالتالي. 

لديهم  الذين  الصابرين،  من  فنكون  المستوى،  هذا  إلى  نصل  كيف 
الطاقة، والتحمل، والقدرة على مواجهة التحديات، على مواجهة الصعوبات، 
مسيرة  في  التوازن  لديهم  الصابرون  والشهوات،  الإغــراءات  مواجهة  في 
بمسؤولياتهم  للنهوض  التحمل  لديهم  والاستقامة،  الثبات  لديهم  حياتهم، 
الوهن،  ماذا؟  هو  الصبر  عن  البديل  وقوة.  ونجاح،  بجدارة،  الحياة  هذه  في 
وبالتالي  ؛ 

ً
شيئا يتحمل  لا   ،

ً
ضعيفا  

ً
إنسانا الإنسان  يكون  أن  الضعف، 

شيء:  لكل  الاستسلام  سريع  السقوط،  سريع  الانكسار،  سريع   
ً
إنسانا

للشهوات، للإغراءات، للمخاوف، للتحديات، ليس عنده قدرة لا للنهوض 
 في هذه 

ً
 ضعيفا

ً
بمسؤوليات، ولا للقيام بأعمال مهمة؛ بالتالي يكون إنسانا

الحياة، أداؤه في هذه الحياة ضعيف، أعماله ضعيفة، دوره لا شيء، صفراً في 
الواقع؛ وبالتالي يخسر الخير كله في الدنيا والآخرة، لا يمكن الوصول إلى 
 

َّ
 بالصبر، ولا النجاة من عذاب الله، ولا الفوز في الدنيا والآخرة إل

َّ
الجنة إل
بالصبر.

ففي شهر رمضان نكتسب من خلال عملية الصيام: التجلد، الصبر، 
العزم، قوة الإرادة، التماسك، فنخرج بطاقة، بقوة تحمل، بروحية عالية، هذا 
رمضان  لشهر  التربوية  القيمة  هذه  يدرك  الذي  المسلم  المجتمع  يكسب 
قوة  إرادة،  قوة  عزم،  قوة  النفوس،  في  تبدأ  القوة  قوة،  يكسبه  المبارك، 
تماسك، قوة توازن، تساعده على النهوض بمسؤولياته مهما كانت، ومواجهة 



32

وتعالى«،  »سبحانه  بالله  الاستعانة  كله  ذلك  ومع  كانت،  مهما  التحديات 
.
ً
والالتجاء إلى الله دائما

 نحتاج إلى الصبر في الاستقامة، في مواجهة الإغراءات والشهوات، نحتاج 
الصبر في النهوض بمسؤولياتنا، مسؤولياتنا الجهادية، مسؤولياتنا في  إلى 
الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، مسؤولياتنا في مواجهة الباطل، والطغاة، 
والظالمين، والجائرين، والمستكبرين، نحتاج إلى الصبر في مواجهة التحديات 
الزمن  الصبر، هذا  بدَّ من  ذلك، فلا  الصبر في كل  إلى  والصعوبات، نحتاج 
المفلحون فيه، الفائزون فيه، الأقوياء فيه، الناجحون فيه هم الصابرون، 
هم الصابرون، من يتوفقون للنهوض بمسؤولياتهم، للقيام بواجباتهم، لأن 
يحقق الله على أيديهم ما وعد به؛ لأن وعوده ارتبطت بالصبر: ﴿وَالُله مَعَ 
الآية46[،  من  ابرِِينَ﴾]الأنفال:  الصَّ مَعَ  الَله  ﴿إنَِّ  الآية66[،  من  ابرِِينَ﴾]الأنفال:  الصَّ

ابرِِينَ﴾]آل عمران: من الآية146[.  ﴿وَالُله يُبُِّ الصَّ
 لهم في شهر 

ً
»وإنَّ الصبر ثوابه الجنة«، وما أعظم صبر المرابطين! هنيئا

رمضان في الجبهات ما يحظون به من الأجر على صبرهم وهم يرابطون، وما 
 في 

ً
يضاعفه الله لهم من الأجر والحسنات، لاحظوا ثمرة الصبر، كان أيضا

شهر رمضان المبارك أبرز وأهم الأحداث التاريخية المصيرية، التي هيَّأ الله 
من خلالها تحولات كبيرة في مسيرة الإسلام والمسلمين: غزوة بدرٍ الكبرى، 
اه الله يوم الفرقان في سورة الأنفال في شهر رمضان،  يوم الفرقان، الذي سمَّ
وحدث  عظيمة،  ونتائج  كبيرة،  تحولات  من  عليه  ترتب  بما  مكة،  فتح 
الرسول  مسيرة  في  كبرى  ومتغيرات  تحولات  عنه  نتجت  عظيم،  تاريخي 



33

والرسالة والإسلام والمسلمين، كان في شهر رمضان، هذه قيمة تربوية ترتقي 
وتنهض بالأمة بالمجتمع المؤمن إلى مستويات عظيمة ترفع مستوى أدائهم 

لمسؤولياتهم؛ وبالتالي يترتب على ذلك نجاحات عملية كبيرة.

�شهر موا�ساة الفقراء والمحتاجين

»وهو شهر المواساة«، المواساة عنوان مهم من عناوين هذا الشهر القادم، 
بالآخرين،  فيه  تفكر  ة  الخيِّ بروحيتك  شهرٌ  العطاء،  شهر  المواساة،  شهر 
أنانيتك،  بالمحتاجين، شهرٌ تتجاوز فيه  بالمكروبين،  بالمساكين،  بالفقراء، 
في  فتفكر  الشخصي،  بواقعك  الدائم  الذهني  انشغالك  الشخصي،  تفكيرك 
إيمانٍي  بدافعٍ  زاكية،  بنفسيةٍ  ة،  خيِّ بروحٍ  إيماني،  بدافعٍ  أوسع،  مساحةٍ 

عظيم، فتتلمس في واقعك المحتاجين، الفقراء، فتتجه إلى مساعدتهم.
أول عنوان للمساعدة هو: الإطعام، أول عنوان للمساعدة؛ لأن من أشد 
أنواع المعاناة: الجوع، ترى الإنسان الفقير أكثر وأكبر ما يمكن أن يكون 
ما معي غداء  ]يا أخي  لك:  يقول  الطعام لأسرته،  ، عندما لا يجد 

ً
مهموما

الزمان  حسب  سحور[  أو  فطور  لهم  معي  ما  عشاء،  لهم  معي  ما  لأسرتي، 
والأوقات ما بين شهر رمضان وغيره، ترى المهموم بهمِّ لقمة العيش، بهمِّ 

إطعام أسرته، يحمل من الهم والألم والغم ما لا يحمله غيره، همه كبير. 
ز على مسألة المساعدة للناس في الإطعام، إلى درجة عجيبة، 

َّ
والقرآن رك

يشََاءُ  وْ 
َ
ل مَنْ  نُطْعِمُ 

َ
﴿أ ينتقدون:  كانوا  عندما  للكافرين،  اللوم  درجة  إلى 

طْعَمَهُ﴾]يس: من الآية47[، يبررون بذلك ما هم عليه من الجفاء، 
َ
أ الُله 

وقلة الخير، وعدم الرحمة بالمساكين والضعفاء، عند الظروف الصعبة، مثل 



34

فئة كبيرة  فقر،  فيها في شعبنا، ظروف حصار، ظروف  التي نحن  ظروفنا 
من أبناء المجتمع يعانون أشد المعاناة، ليس عندهم قدرة شرائية، ارتفاع 
للأسعار مع الحصار من جهة، ومع التغيرات والتطورات والأحداث الدولية 
في قصة الحرب في أوكرانيا وفي أوروبا، والحرب الباردة بين أمريكا وروسيا، 
وما نتج عن ذلك من تطورات وتأثيرات سلبية في ارتفاع الأسعار من جهة 
أخرى، فنرى هناك مساحة كبيرة تنتشر فيها حالة البؤس، المعاناة، الفقر 
المدقع، إلى درجة الجوع، فترى الكثير من الأسر التي تحتاج إلى المساعدة 
ا، القرآن الكريم يحث  في الطعام، في توفير أكلهم، وهذه مسألة مهمة جدًّ
توفير  الفقراء،  إطعام  المسكين،  إطعام  كثيرة،  آيات  في  كبيراً   

ً
حثا عليها 

قد  ممن  ذلك،  كل  يتجاهل  لمن  الكبير  الذم  الوقت  نفس  وفي  لهم،  الطعام 
بات  قال: »من  يا رسول الله؟  مَنْ  قيل  آمن«  تكون حالته ميسورة، »ما 
شبعان وجاره جائع وهو يعلم«، إذا أنت تمسي )تنام( ممتلئ البطن، شبعان، 

وجارك جائع، وأنت تعلم أنه جائع فلا تبالي ولا تكترث لحاله.
ولذلك من أهم ما يجب الحرص عليه في شهر رمضان، ومن الأولويات 
للآخرين،  المساعدة  مؤمن:  إنسانٍ  كل  لدى  تكون  أن  ينبغي  التي  المهمة 
مة في الطعام، المساعدة في الطعام، مساعدتهم في توفير طعامهم،  وفي المقدِّ
ا عند الله، الله »سبحانه  العناية بالمحتاجين في ذلك، وأجر ذلك كبيٌر جدًّ
وَمَا   )11( عَقَبَةَ 

ْ
ال تَحَمَ 

ْ
اق  

َ
ل

َ
﴿ف الكريم:  القرآن  في  قال  عندما  وتعالى« 

وْ إطِْعَامٌ فِ يوَْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ )14( 
َ
بَةٍ )13( أ

َ
كُّ رَق

َ
عَقَبَةُ )12( ف

ْ
دْرَاكَ مَا ال

َ
أ

بَةٍ﴾]البلد: 11-16[، لنقتحم في شهر  وْ مِسْكِينًا ذَا مَتَْ
َ
يتَيِمًا ذَا مَقْرَبَةٍ )15( أ

الإيماني  المرتقى  لنرتقي  الكبير،  الشرف  العقبات، لننال هذا  رمضان هذه 



35

ومساكيننا،  بفقرائنا  واهتمامنا  وإحساننا،  بعطائنا،  والأخلاقي  والإنساني 
عندما تنتشر هذه الروح الإيجابية في أوساط المجتمع، عندما يكون كٌلّ 
م، على أن يعين، على أن يغيث، على   على أن يساهم، على أن يقدِّ

ً
منا حريصا

الفقير، كم سيكون لهذا  ذلك  المسكين،  ذلك  المحتاج،  ذلك  يساعد  أن 
من أثر كبير على المستوى الإنساني، والتكافلي، والاجتماعي، والأخلاقي، وكم 
آثار كبيرة في تكاتف المجتمع، في تعاونه، في أخوته،  سيكون لذلك من 
في انتشار المحبة بين أبنائه، في بلسمة الجروح، في دفع الكثير من الهموم، 
والمشاكل، والأخطار، والمشاكل الأمنية... وغيرها، آثار ذلك إيجابية في عاجل 

ا في الآخرة فشيءٌ عظيم. الدنيا؛ أمَّ
« عتق  ، كان له بذلك عند الله »عزَّ وجلَّ

ً
 صائما

ً
ر فيه مؤمنا »ومن فطَّ

ا  جدًّ كبيرة  فائدة  الإنسان  يستفيد  مضى«،  فيما  لذنوبه  ومغفرةٌ  رقبة، 
كأجر عظيم، ومن أسباب المغفرة، أسباب المغفرة للإنسان المؤمن التواب 
إلى الله؛ لأن التوبة من الذنوب لا يكفي فيها مجرد الاستغفار، لا بدَّ من 
يمحو  الذي  العطاء  هذا  ذلك:  من ضمن  الأخرى،  المغفرة  بأسباب  الأخذ 
الله به ويكفر به عنك سيئاتك، حتى في آثارها السلبية على نفسك، وفي 
 من سجل أعمالك، أنت بحاجة إلى الله »سبحانه وتعالى«، 

ً
أن تنتهي نهائيا

ا، سواءً على المستوى الشخصي، أو  هذا التضامن، هذا التكافل أمرٌ مهمٌ جدًّ
م، مثلاً: في الحارات، وجبات إفطار وما شابه،  إضافةً إلى ذلك النشاط المنظَّ
لكن هذا لا يكون بديلاً، يعني: لا يفرض خيار واحد بديلاً عن الأشياء 
الأخرى، كل شيءٍ في باب الخير مناسبٌ ومطلوب، تحتاج الأسر إلى ما يصل 
 وجبات 

ً
إلى البيوت، إلى المنازل، من القمح، من المواد الغذائية، وهناك أيضا



36

رمضانية... ما شابه، أشكال وأنواع من المساعدات والمساهمات التي تسد 
جوع الجائعين، وحاجة المحتاجين، هذه مسألة مهمة.

ثم عندما يكون الاهتمام شاملاً عند كل إنسانٍ منا، حتى من لا يقدر 
 أن يقدم شربة الماء العذب، أو التميرات، أو قطعة من قرص، أو كم 

َّ
إل

ما تيسر، كم ما استطاع الإنسان، يسهم في مساعدة الفقراء والمحتاجين.
التخفيف كذلك، »ومن خفف فيه عن مملوكه«، التخفيف دائرة واسعة 

ليس فقط عن المملوك. 

�شهر رم�ضان فر�صة عظيمة للدعاء

بالدعاء تعبر عن عمق علاقتك مع الله سبحانه. وفي إطار الحديث عن 
صيام شهر رمضان المبارك في الآيات المباركة من سورة البقرة، أتت هذه الآية 
المباركة، بهذا التعبير الرقيق، الذي يعبِّ عن رحمة الله »سبحانه وتعالى«، 
جِيبُ 

ُ
أ رِيبٌ 

َ
 ق

ِّ
إنِ

َ
كَ عِبَادِي عَنِّ ف

َ
ل
َ
وعن كرمه، وعن فضله، ﴿وَإذَِا سَأ

اعِ إذَِا دَعَنِ﴾، الله »سبحانه وتعالى« هو القريب من عباده، يعلم  دَعْوَةَ الدَّ
ر 

ُ
رهَ، ويشَْك

َ
ر من ذَك

ُ
بكل أحوالهم وظروفهم، ويسمع دعاءهم ونداءهم، يذَْك

جِيبُ 
ُ
﴿أ رهَ، وهو »سبحانه وتعالى« يسمع الدعاء، ويجيب الدعاء، 

َ
شَك من 

مسألةً  فليست  الدعاء،  مسألة  لعباده  ويسََّ  دَعَنِ﴾،  إذَِا  اعِ  الدَّ دَعْوَةَ 
يسََّ  فقط،  بأشخاص محددين  ترتبط  وليست مسألةً  دةً في وسائلها،  معقَّ
اعِ إذَِا دَعَنِ﴾، فهو يجيب كل  جِيبُ دَعْوَةَ الدَّ

ُ
المسألة إلى هذا المستوى: ﴿أ

من دعاه إذا دعاه، وفق حكمته ورحمته »سبحانه وتعالى« وتدبيره، وهو الحي 
 بأحوال الداعي إذا دعا.

ً
القيوم، ووفق ما يتعلق أيضا



37

 من أهم الأوقات عند الإنسان المؤمن التي يحاول أن يقتنص الفرصة 
وهو  الأوقات،  تلك  يبحث عن   

ً
أيضا فهو  فيها،  الفرصة  تفوته   

َّ
وأل فيها، 

من  هناك  لأن  الأعمال؛  على  المناسبات،  على  يحرص  عليها،  يحرص   
ً
أيضا

فيها  ما تكون فرصة الاستجابة  الأوقات، ومن الأعمال، ومن الحالات، 
للدعاء أكثر، فهو يحرص على تلك الأوقات المميزة، الحالات المميزة، ومنها: 
 في داخل شهر رمضان، ومنها: العشر 

ً
شهر رمضان، ومنها: ليلة القدر أيضا

الأواخر في شهر رمضان، ومنها: الأوقات المباركة على الدوام، مثل: أوقات 
تعطى  متعددة  أوقات  الصلوات...  مثل: عقب  الليل،  آخر  أوقات  السحر، 
فيها للإنسان فرصة أن يدعو الله »سبحانه وتعالى«، وأن يحظى بالاستجابة 

من الله »سبحانه وتعالى«.

الهدف الرئي�سي للإن�سان الم�ؤمن من �شهر رم�ضان

ما  هذا  النار«،  من  عتقٌ  وآخره  مغفرة،  ووسطه  رحمة،  أوله  شهرٌ  »فهو 
هدف  هذا  الله،  برحمة  يحظى  لأن  يسعى  هو  المؤمن،  الإنسان  عليه  يركز 
رئيسي للإنسان المؤمن، أن ينال مغفرة الله، وهو يأخذ بالأسباب، أسباب 
ينَ يَتَّقُونَ﴾]الأعراف: من  ِ

َّ
تُبُهَا للِ

ْ
ك

َ
سَأ

َ
ءٍ ف الرحمة، ﴿وَرحََْتِ وَسِعَتْ كَُّ شَْ

الآية156[، يسعى لنيل المغفرة، يسعى ويسعى ويسعى للعتق من النار، الإنسان 

المؤمن مؤمنٌ بالآخرة، موقنٌ باليوم الآخر، بالجنة والنار، بالعذاب والثواب، 
هْليِكُمْ ناَرًا 

َ
نْفُسَكُمْ وأَ

َ
وا أ

ُ
عنده حرص على نجاة نفسه، ونجاة أسرته، ﴿ق

جَِارَةُ﴾]التحريم: من الآية6[. 
ْ

ودُهَا النَّاسُ وَال
ُ
وَق

في شهر رمضان تفتَّح أبواب الرحمة بشكٍل كبير، الإنسان يأخذ بالأسباب، 



38

وأجور  كبيرة،  تسهيلات  الله،  مها  يقدِّ كبيرة  امتيازات  الفرصة،  يغتنم 
لهم  إلى ممن تكتب  يصل  أن  إلى  الإنسان  يهيئ  للمجال  وفتح  مضاعفة، 
الله،  برضوان  والفوز  النار،  من  العتق  لهم  يكتب  وممن  والرحمة،  المغفرة 
والجنة، والسعادة الأبدية، كيف لا يسعى الإنسان لذلك! هذه مسألة مهمة، 

الإنسان يجب أن يحرص على ذلك.

ن�ستقبل �شهر رم�ضان بطهارة الظاهر والباطن

من ضمن ما نستقبل به هذا الشهر الكريم المبارك، مثل ما نسعى لتنظيف 
الأنفس، لتنظيف المشاعر، لتنظيف الوجدان، للطهارة والتزكية والتقوى، 
الشوارع،  ننظف  رمضان،  شهر  قبل  ما  النظافة  بأسبوع  للعناية  نسعى 
الساحات، الأحياء، ننظف البيوت، هذا شيء مهم، النظافة مظهر حضاري 
بنا أن تكون مدننا من أوسخ  يليق  وإيماني، مظهر حضاري وإيماني، لا 
المدن، أن تكون قرانا مليئة بالقمائم، النظافة تحتاج إلى وعي عام، اهتمام 
بدءاً من المنازل، من البيوت، حتى في طريقة إخراج القمامة، تجهيز القمامة، 
- قلة دين، وقلة 

ً
الموضوع، وقلة- عند البعض طبعا هناك فوضى في هذا 

خير، وقلة نظافة، وقلة نظافة، على كلٍّ نأمل- إن شاء الله- أن تكون هناك 
كلنا  الموجودين،  النظافة  عمال  من  الإخوة  ونشكر  للنظافة،  كبيرة  حملة 
يجب أن نساهم في النظافة في هذه الأيام في استقبال شهر رمضان المبارك، 
والإخوة المسؤولون يجدّوا في المتابعة والاهتمام، ولا يكتفوا يكونوا ينزلوا 
يتصوروا، لا يكتفوا بالصور، ينزل يتصور في الشارع ويذهب، لا، ضروري 

يهتموا، ويساهموا، ويتابعوا.



39

شهداءنا  يرحم  وأن  عنا،  يرضيه  لما  وإيَّاكم  قنا 
ِّ
يوف أن  الله  نسأل 

إنه  ج عن أسرانا، وأن ينصرنا بنصره  يفرِّ الأبرار، وأن يشفي جرحانا، وأن 
غنا شهره الكريم بالخير، والعافية، والنصر، والهداية، 

ِّ
سميع الدعاء، وأن يبل

إنه  بعونه،  يعيننا  وأن  همنا،  ج  ويفرِّ شأننا،  يصلح  أن  والتقوى،  والتوفيق، 
سميع الدعاء.

يْكُمْ وَرحََْةُ اللهِ وَبَرَكَتهُُ؛؛؛
َ
مُ عَل

َ
ل وَالسَّ

...
ً
رعاكم الله، حفظكم الله، مبروكين مقدما



40

المحتويات
3. �شهر رم�ضان فر�صة �ضياعها �أكبرغ�صة..............................................
4. ........................................... �شهر الفر�ص الكثيرة والمدر�سة التربوية
6. ............................. لن�ستقبل �شهر رم�ضان بالتوبة الخال�صة والابتعاد عن المعا�صي
7. ......................... لماذا التهيئة الذهنية والنف�سية لا�ستقبال �شهر رم�ضان مهمة للغاية؟
8. .................................... كيف كان ر�سول الله ي�ستقبل �شهر رم�ضان المبارك؟
كيف ن�ستقبل �شهر رم�ضان الكريم وكيف ن�ستثمره؟.....................................10
10.............................. �أولًا: الحر�ص الكبير على اغتنام ليلة القدر وعدم ت�ضييعها. 
ثانياً: من الأولويات الرئي�سية في �شهر رم�ضان: الاهتمام بالقر�آن الكريم....................11

12...................................... المفتاح المهم ل�صنع علاقة قوية بالقر�آن الكريم
13.......................... الاهتمام في �شهر رم�ضان بغذاء الروح العبادات والعمل ال�صالح: 
18................................................ �صلاتك �صلتك بالله فحافظ عليها
19....................................... وجوب المحافظة على ال�صلاة في كل الظروف
20...................................................... التذكر والذكر لله تعالى
22................................................ تر�سيخ معنى العبودية لله �سبحانه
23....................................................... العطاء التربوي لل�صلاة
25..................................... و�سيلة م�ساعدة على التقوى والنهو�ض بالم��سؤولية
26.................................... �ضرورة الوعي بخطورة التفريط والتهاون بال�صلاة
27.............................................................. �أرحنا يا بلال
�إخراج الزكاة والاهتمام بالإنفاق في �سبيل الله.......................................28
30...................................................... رم�ضان مدر�سة ال�صبر.. 
33................................................ �شهر موا�ساة الفقراء والمحتاجين
36................................................ �شهر رم�ضان فر�صة عظيمة للدعاء
37...................................... الهدف الرئي�سي للإن�سان الم�ؤمن من �شهر رم�ضان
38........................................ ن�ستقبل �شهر رم�ضان بطهارة الظاهر والباطن


